REGLE DE
SAINT AUGUSTIN

O



C'est cette regle préexistante que Dominique a choisie
pour fournir une sorte de « charte des droits spirituels » a sa nouvelle
communauté. La Regle, associée au livre de constitutions en constante évolution,
forme depuis 750 ans la base écrite de I'Ordre dominicain. Augustin a rédigé ce
document pour guider sa communauté de prétres. Il se distingue
par sa simplicité, son bon sens et son esprit évangélique,
et instaure le 'style’ de vie en communauté

chez les Dominicains.




REGLE DE SAINT AUGUSTIN

DE L'AMOUR DE DIEU ET DU PROCHAIN, DE L'UNION DES CEURS
ET DE LA COMMUNAUTE DES BIENS.

1. Avant tout, mes treés-chers freres, aimez Dieu, puis le prochain; car c'est a nous
principalement que sont donnés ces deux préceptes. Voici donc ce que nous vous
ordonnons d'observer dans le monastére ou vous €tes établis: d'abord, et c'est le
motif qui vous a réunis, c'est que vous viviez en paix dans la maison, et que vous
n'ayez qu'un coeur et qu'une ame dans le Seigneur. Ne témoignez jamais posséder
rien en propre; que tout soit commun parmi vous. Votre Supérieur distribuera a
chacun la nourriture et le vétement; il ne donnera pas ¢galement a tous, parce que
tous vous n'avez pas des forces €gales, mais plut6t a chacun selon ses besoins.
Voici, en effet, ce que vous lisez dans les actes des Apoétres : « Tout entre eux était

commun, et on donnait a chacun selon que chacun avait besoin. »

Ceux qui possédaient quelque chose dans le siecle, lorsqu'ils sont entrés dans le
monastere, le mettront volontiers en commun; et ceux qui n'avaient rien, ne
chercheront point dans le monastére ce qu'ils n'ont pu se procurer méme dans le
monde. Cependant on subviendra a leur faiblesse, selon le besoin, encore que dans
le siecle leur pauvreté ne piit se pourvoir méme du nécessaire; seulement qu'ils ne
s'estiment pas heureux de trouver ici la nourriture et le vétement, qu'ils ne

pouvaient trouver ailleurs.
DE L'HUMILITE

2. Qu'ils ne s'¢leévent pas non plus de ce qu'ils vivent avec ceux dont ils n'osaient
approcher autrefois; qu'au contraire ils portent leur coeur vers le ciel, sans chercher
ici des biens terrestres et vains, de peur que les monastéres ne commencent a étre

salutaires aux riches, s'ils s'y humilient, et non aux pauvres, s'ils s'y enflent



d'orgueil. D'un autre c6té, ceux qui paraissaient étre quelque chose dans le siecle,
ne dédaigneront pas ceux de leurs freres qui, du sein de 1'indigence, sont venus en
religion; qu'ils s'attachent plutdt a se glorifier, non d'appartenir a des parents dans
I'opulence, mais d'étre admis dans la société de fréres pauvres. Si de leurs biens ils
ont donné quelque chose a la communauté, qu'ils ne s'élevent pas: qu'ils ne
s'enorgueillissent pas plus de leurs richesses en les donnant au monastere, qu'ils ne
le feraient s'ils en jouissaient dans le monde. Hélas ! tous les autres vices
s'appliquent aux mauvaises actions pour les produire, mais 1'orgueil s'attache méme
aux bonnes pour les faire périr; et qu'importe de distribuer ses biens aux pauvres et
de se faire pauvre soi-méme, quand 1'ame est assez misérable pour devenir plus
orgueilleuse en les méprisant, qu'elle ne 1'était en les possédant? Vivez donc tous
dans I'union et la concorde, et honorez mutuellement en vous le Dieu qui vous a

faits ses temples.
DE LA PRIERE ET DE L'OFFICE DIVIN

3. Soyez assidus a la priere, aux heures et aux moments prescrits. Que personne ne
fasse dans l'oratoire que ce pourquoi il a été construit et d'ou il tire son nom; afin
que si d'autres avaient le temps et la volonté d'y prier, méme en dehors des heures
ordinaires, ils n'en soient pas empéchés par ceux qui voudraient y faire quelque
autre chose. Pendant les psaumes et les hymnes, lorsque vous priez Dieu, que votre
coeur s'occupe de ce que profere votre bouche : ne chantez que ce que vous lisez

devoir étre chanté; ce qui n'est point marqué pour 1'étre, ne le chantez pas.
DU JEUNE ET DU REPAS

4. Domptez votre chair par les jelines et 'abstinence du boire et du manger, autant
que votre santé le permet. Si quelqu'un ne peut jetiner, il ne doit rien prendre,

cependant, entre I'heure de repas, a moins qu'il ne soit malade. Depuis le moment



ou vous vous mettez a table jusqu'a ce que vous en sortiez, €coutez sans bruit et
sans dispute ce qu'on vous lit selon la coutume; votre corps ne doit pas seul prendre

sa nourriture, votre esprit doit aussi avoir faim de la parole de Dieu.
DE L'INDULGENCE ENVERS LES INFIRMES

5. Si a table, on traite différemment ceux qui sont infirmes par suite d'anciennes
habitudes, que cette indulgence ne paraisse ni odieuse ni injuste a ceux qu'une
autre maniere de vivre a rendus plus robustes. Qu'ils ne les estiment pas plus
heureux s'ils prennent ce qu'eux-mémes ne prennent pas; qu'ils se félicitent plutot
de pouvoir ce que leurs freres ne peuvent. Et si 1'on accorde a ceux qui ont vécu
plus délicatement avant d'entrer au monastere, en fait d'aliments, de vétements et
de couvertures, ce qui n'est point accordé aux autres qui sont plus forts et par
conséquent plus heureux, ceux-ci doivent penser combien les premiers ont quitté
de la vie qu'ils menaient dans le monde, quoiqu'ils ne soient point encore parvenus
a l'austérité des autres qui sont d'une santé plus forte ; et tous ne doivent pas
réclamer ce qu'on accorde a quelques-uns pour les soutenir et non pour les
distinguer; de peur que, par un renversement détestable, les pauvres ne s'habituent
a la délicatesse, dans un monastére ou, selon leurs forces, les riches s'accoutument
au travail. De méme que les malades doivent prendre moins pour n'étre pas
accablés, les convalescents doivent €tre traités de maniere a €tre au plus tot
rétablis, fussent-ils sortis de la dernicre indigence : comme si la maladie venait de
leur causer la faiblesse laissée aux riches par leurs habitudes premieres. Mais apres
avoir réparé leurs forces, qu'ils reviennent a leur ancien genre de vie, plus heureux
et d'autant plus convenable aux serviteurs de Dieu, qu'ils y éprouvent moins de
besoins; que la sensualité ne les retienne pas, apres leur rétablissement, a ce

qu'avait exigé d'eux la faiblesse. Qu'on regarde comme plus riches ceux qui sont



plus capables de soutenir une vie austere; mieux vaut avoir moins de besoins que

de posséder davantage.
DE L'EXTERIEUR

6. Que votre extérieur n'ait rien de singulier; ne cherchez point a plaire par vos
vétements, mais par vos vertus. Quand vous sortez, marchez ensemble; quand vous
&tes arrivés, demeurez ensemble. Que dans votre démarche, votre contenance,
votre air et tous vos gestes il n'y ait rien qui blesse la vue de personne, mais que
tout convienne a la sainteté de votre état. Si vos yeux se jettent sur quelque femme,
qu'ils ne se fixent sur aucune; il ne vous est pas défendu, quand vous sortez,
d'apercevoir des femmes, mais il est mal de les rechercher ou de vouloir en étre
recherchés. Par les regards aussi bien que par l'attachement et I'affection secretes ,
I'amour impur provoque comme il est provoqué. Ne dites pas que vos ames sont
chastes lorsque vos regards ne le sont pas: un oeil sans pudeur annonce un coeur
souillé. Quand des coeurs passionnés se parlent non-seulement de la langue, mais
du seul regard; quand ils se plaisent dans une ardeur réciproque et charnelle, le
corps peut (589) demeurer intact, mais I'ame a perdu sa chasteté. Celui qui fixe le
regard sur une femme et qui provoque le sien, ne doit pas croire qu'alors il n'est vu
de personne ; il est vu certainement et de ceux mémes qu'il ne soupgonne pas. Mais
flt-11 dans I'ombre , et inapercu d'aucun homme, oublie-t-il au-dessus de lui cet oeil
vigilant & qui rien ne peut échapper? Peut-il croire qu'il ne voit point, parce que sa
patience qui tolere est infinie comme sa sagesse qui découvre ? Qu'un homme
consacre a Dieu craigne donc de lui déplaire, plutot que de vouloir plaire
criminellement a une femme. Qu'il se rappelle que Dieu voit tout, plutot que de
chercher a voir criminellement une femme. Ici particulierement la crainte de Dieu
nous est recommandée, car il est écrit: « Celui qui fixe ses regards est une

abomination au Seigneur. » Quand donc vous €tes réunis a 1'église et partout ou



sont des femmes, gardez mutuellement votre pudeur, car Dieu qui habite en vous

vous préservera ainsi de vous-mémes.
CORRECTION FRATERNELLE

7. Et si dans quelqu'un de vos freres vous remarquez ce regard immodeste dont je
parle, avertissez-le de suite, afin que sa faute ne se prolonge point, mais qu'il s'en
corrige au plus tot. Si, apres votre avis, et en quelque jour que ce soit, vous le
voyez retomber, celui qui aura pu l'observer doit le découvrir comme un blessé
qu'il faut guérir. Auparavant néanmoins, on doit le faire remarquer a un autre , et
méme a un troisieme, afin qu'il puisse étre convaincu par la déposition de deux ou
trois témoins et retenu par une crainte salutaire. Mais ne croyez pas étre
malveillants en le faisant connaitre; vous €tes coupables au contraire quand vous

laissez périr par votre silence des freres que vous pouvez corriger en parlant.

Si votre frére avait au corps une blessure qu'il voul{it cacher dans la crainte qu'on
n'y portat le fer, ne serait-ce pas cruauté de vous taire, et bonté¢ de parler? Combien
plus encore ne devez-vous pas le découvrir pour empécher dans son coeur des
ravages plus redoutables ! Toutefois si, apres avoir été averti, il néglige de se
corriger, on doit, avant de le faire comparaitre devant ceux qui doivent le
convaincre s'il nie , le signaler au supérieur, dans la crainte qu'une correction trop
secrete ne lui permette de dissimuler devant les autres. S'il nie alors, appelez avec
vous d'autres témoins, afin que devant tous il puisse non pas étre accusé par un
seul, mais étre convaincu par deux ou trois. Convaincu, il subira pour son salut une
pénitence imposée par le supérieur ou méme par le prétre qui en est chargé. S'il la
refuse, encore que de lui-méme il ne sorte pas, qu'il soit chassé du milieu de vous.
Agir ainsi n'est pas cruautg, c'est charité ; c'est empécher la contagion de se
répandre et de faire de nombreuses victimes. Or ce que j'ai dit du regard

immodeste, vous 1'observerez, lorsqu'il s'agira de toute autre faute a découvrir, a



empécher, a révéler, a prouver et a punir, avec soin et fidélité , avec affection pour
I'homme et haine contre le vice. Celui qui serait perverti au point de recevoir
secretement des lettres ou des présents d'une femme, qu'on lui pardonne et qu'on
prie pour lui, s'il confesse Spontanément sa faute; mais s'il est surpris et convaincu,

qu'il soit corrigé plus séverement parle prétre ou le supérieur.
N'AVOIR RIEN EN PROPRE

8. Que vos vétements soient en commun , gardés par un ou deux, ou autant d'entre
vous qu'il sera besoin , pour les secouer et les préserver de la teigne; comme un
méme cellier vous donne la nourriture, qu'un méme vestiaire conserve vos
vétements, s'il est possible. Ne vous inquiétez point aux diverses saisons de savoir
quel vétement on vous donne, si vous recevez celui que vous avez déposé ou celui
qui a été porté par un autre , pourvu toutefois qu'on accorde a chacun ce qui lui est
nécessaire. Mais si a ce sujet, il s'éleve entre vous des disputes et des murmures, si
I'un se plaint de recevoir moins qu'il n'avait porté et d'étre mis au-dessous d'un
autre frere mieux vétu, jugez par la combien vous manquent les ornements
intérieurs de la sainteté , puisque votre coeur dispute pour les vétements du corps.
Si cependant on tolére votre faiblesse au point de vous rendre ce que vous aviez
quitté, déposez toutefois vos vétements dans un méme lieu et sous une garde
commune. De méme, que personne ne fasse rien pour soi ; en tout travaillez pour la
communauté avec un zele plus ardent et une joie plus vive , que si chacun
travaillait pour soi. Il est écrit de la charité qu'elle ne cherche pas ses intéréts ; c'est
qu'en effet sa nature est de préférer le bien public au bien propre et non le bien
propre au bien public. Sachez donc que vous avez progress¢ d'autant plus que vous
soignez mieux l'intérét commun que le votre. Ayez soin qu'en tout ce qui sert a la
nécessité qui passe prévale la charité qui demeuré; par conséquent lors méme que

quelqu'un apporte a ses enfants ou a d'autres personnes du monastére, avec qui il



est uni de quelque manicre, des vétements ou d'autres objets nécessaires, on ne doit
pas les recevoir en secret ; il faut que le supérieur puisse les mettre en commun et
les distribuer a qui en a besoin ; et si quelqu'un cache ce qui lui a été donné, qu'il

soit condamné comme coupable de larcin.
BAINS ET AUTRES SOINS

9. Vos vétements seront lavés selon la volonté du supérieur, ou par vous ou par des
foulons ; il ne faut pas que par une recherche excessive de la propreté extérieure,
votre ame contracte des souillures intérieures. Qu'on ne refuse pas le bain a celui
qu'y oblige I'exigence de la maladie. Mais sur l'avis du médecin qu'on 'accorde
sans murmure, et méme, si le malade le refuse, que par ordre du supérieur, il fasse
ce qu'exige sa santé ; s'il venait a le demander sans qu'il lui fiit utile, qu'on ne suive
pas ses désirs, car ce qui fait plaisir, quelquefois on le croit salutaire, quoiqu'il soit
nuisible. Quand un serviteur de Dieu dit qu'il souffre intérieurement, qu'on le croie
sur parole; mais si I'on doute que ce qu'il demande puisse le guérir, on doit
consulter le médecin. Qu'on n'aille pas au bain ni partout ou il est nécessaire, moins
de deux ou trois ensemble; et celui qui a besoin d'aller quelque part n'ira qu'avec
ceux que le supérieur lui a donnés pour l'accompagner. Le soin des malades ou des
convalescents ou méme de ceux qui, sans fievre, souffrent de quelque infirmite,
doit étre confié a quelqu'un, qui demandera au cellérier ce qu'il croira nécessaire a
chacun. Ceux qui sont chargés du cellier, du vestiaire ou de la bibliotheque
serviront tous les freres sans murmure. Il y aura chaque jour une heure fixée pour
demander les livres . en dehors de cette heure on n'en donnera point. Pour les
vétements et les chaussures, qu'ils soient donnés sans délai a ceux qui en ont besoin

par ceux qui en ont la garde.



EXCUSE ET PARDON

10. N'ayez point de disputes ou terminez-les au plus tot; que la colere ne devienne
pas de la haine, le simple fétu, une poutre énorme et I'ame homicide; car il est écrit
. « Celui qui hait son frere est homicide. » Quiconque en outrageant, en maudissant
ou méme en imputant un crime, a blessé quelqu'un, doit s'empresser de réparer au
plus t6t le mal qu'il a fait, et celui qui a été blessé pardonner sans discussion. S'ils
se sont blessés mutuellement, mutuellement ils doivent se pardonner, comme vous
y obligent ces prieres que vous devez faire d'autant plus saintement que vous les
répétez plus souvent. Mieux vaut celui qui souvent tenté de colere, s'empresse de
demander pardon a celui qu'il reconnait avoir offensé, que cet autre qui plus lent a
se facher, est aussi plus lent a s'excuser. Celui qui ne veut point pardonner a son
frere ne doit pas espérer d'étre exauce dans sa priere, et celui qui ne. veut jamais
demander pardon ou qui ne le demande pas sincérement, n'a aucune raison de
demeurer dans le monastére, quoiqu'on ne I'en chasse pas. Evitez donc entre vous
les paroles ameres, et s'il en échappe a votre bouche, que votre bouche s'empresse
de guérir la blessure qu'elle a faite. Quand, pour la correction des meeurs, la
nécessite de la regle vous pousse a dire des paroles dures, eussiez-vous exceédé
dans le mode, on n'exige pas que vous demandiez pardon a ceux qui vous sont
soumis, dans la crainte qu'en donnant trop a I'humilité, vous ne rompiez aupres
d'eux le lien de l'autorité. Vous devez néanmoins demander pardon a votre commun
Maitre : il sait avec quelle tendresse vous chérissez ceux que vous avez repris trop

séverement peut-€tre. L'amour parmi vous ne doit pas €tre charnel, mais spirituel.
DE L'OBEISSANCE AU SUPERIEUR

11. Obé¢issez a votre supérieur comme a votre pere, obéissez surtout au prétre qui a
soin de vous tous. Faire observer exactement tous ces points, ne rien laisser passer

négligemment, mais pourvoir a I'amendement et a la correction, tel doit étre le soin



principal du supérieur, et dans les cas qui surpassent son pouvoir ou ses forces, il
s'adressera au prétre, dont l'autorité est plus grande parmi vous. Que celui qui est a
votre téte ne mette pas son bonheur a dominer par l'autorité, mais a servir par la
charité. Que les honneurs I'¢levent devant vous; mais que la crainte le tienne
devant Dieu abaiss€ sous vos pieds; qu'il se montre envers tous un modele de
vertus'; qu'il corrige les indociles, console les pusillanimes, soutienne les infirmes,
soit patient envers tous,; qu'il se soumette volontiers a la regle et la fasse observer
avec crainte. L'un et I'autre est nécessaire; néanmoins, il cherchera plus a se faire
aimer que craindre, toujours occupé¢ de la pensée qu'il doit rendre a Dieu compte de
chacun de vous. C'est pourquoi, en vous empressant de lui obéir, ayez piti€¢ non-
seulement de vous mais de lui; car, plus il est ¢levé au milieu de vous, plus est

grand le danger ou il est exposé.
OBSERVER LA REGLE ET LA LIRE SOUVENT

12. Que le Seigneur vous accorde d'observer tous ces points, comme des hommes
qui, remplis d'amour pour la beauté spirituelle, répandent, parla sainteté de leur vie,
la bonne odeur de Jésus-Christ; non point comme des esclaves sous le joug de la
loi, mais comme des hommes libres sous 1'influence de la grace. Or, afin que vous
puissiez vous regarder dans ce petit livie comme dans un miroir, et que, par oubli,
vous n'en négligiez rien, on vous le lira une fois par semaine. Quand vous vous
trouverez fideles a pratiquer ce qui est écrit, rendez graces au Seigneur, le
dispensateur de tous biens; quand, au contraire, vous observerez des manquements,
gemissez du pass€, prenez vos précautions pour l'avenir, demandez pardon de vos

fautes et la grace de ne plus succomber a la tentation. Ainsi soit-il.

Traduction de M. I'abbé RAULX.






