
 

 

 

RÈGLE DE  

SAINT AUGUSTIN 
 

 

 

 
 

 

 
 



 

C'est cette règle préexistante que Dominique a choisie  

pour fournir une sorte de « charte des droits spirituels » à sa nouvelle  

communauté. La Règle, associée au livre de constitutions en constante évolution,  

forme depuis 750 ans la base écrite de l'Ordre dominicain. Augustin a rédigé ce  

document pour guider sa communauté de prêtres. Il se distingue  

par sa simplicité, son bon sens et son esprit évangélique, 

 et instaure le 'style' de vie en communauté  

chez les Dominicains. 

 

 

 

 

 

 

 

 



RÈGLE DE SAINT AUGUSTIN 

DE L'AMOUR DE DIEU ET DU PROCHAIN, DE L'UNION DES CŒURS 

ET DE LA COMMUNAUTÉ DES BIENS. 

1. Avant tout, mes très-chers frères, aimez Dieu, puis le prochain; car c'est à nous 

principalement que sont donnés ces deux préceptes. Voici donc ce que nous vous 

ordonnons d'observer dans le monastère où vous êtes établis: d'abord, et c'est le 

motif qui vous a réunis, c'est que vous viviez en paix dans la maison, et que vous 

n'ayez qu'un coeur et qu'une âme dans le Seigneur. Ne témoignez jamais posséder 

rien en propre; que tout soit commun parmi vous. Votre Supérieur distribuera à 

chacun la nourriture et le vêtement; il ne donnera pas également à tous, parce que 

tous vous n'avez pas des forces égales, mais plutôt à chacun selon ses besoins. 

Voici, en effet, ce que vous lisez dans les actes des Apôtres : « Tout entre eux était 

commun, et on donnait à chacun selon que chacun avait besoin. » 

Ceux qui possédaient quelque chose dans le siècle, lorsqu'ils sont entrés dans le 

monastère, le mettront volontiers en commun; et ceux qui n'avaient rien, ne 

chercheront point dans le monastère ce qu'ils n'ont pu se procurer même dans le 

monde. Cependant on subviendra à leur faiblesse, selon le besoin, encore que dans 

le siècle leur pauvreté ne pût se pourvoir même du nécessaire; seulement qu'ils ne 

s'estiment pas heureux de trouver ici la nourriture et le vêtement, qu'ils ne 

pouvaient trouver ailleurs. 

DE L'HUMILITÉ 

2. Qu'ils ne s'élèvent pas non plus de ce qu'ils vivent avec ceux dont ils n'osaient 

approcher autrefois; qu'au contraire ils portent leur coeur vers le ciel, sans chercher 

ici des biens terrestres et vains, de peur que les monastères ne commencent â être 

salutaires aux riches, s'ils s'y humilient, et non aux pauvres, s'ils s'y enflent 



d'orgueil. D'un autre côté, ceux qui paraissaient être quelque chose dans le siècle, 

ne dédaigneront pas ceux de leurs frères qui, du sein de l'indigence, sont venus en 

religion; qu'ils s'attachent plutôt à se glorifier, non d'appartenir à des parents dans 

l'opulence, mais d'être admis dans la société de frères pauvres. Si de leurs biens ils 

ont donné quelque chose à la communauté, qu'ils ne s'élèvent pas: qu'ils ne 

s'enorgueillissent pas plus de leurs richesses en les donnant au monastère, qu'ils ne 

le feraient s'ils en jouissaient dans le monde. Hélas ! tous les autres vices 

s'appliquent aux mauvaises actions pour les produire, mais l'orgueil s'attache même 

aux bonnes pour les faire périr; et qu'importe de distribuer ses biens aux pauvres et 

de se faire pauvre soi-même, quand l'âme est assez misérable pour devenir plus 

orgueilleuse en les méprisant, qu'elle ne l'était en les possédant? Vivez donc tous 

dans l'union et la concorde, et honorez mutuellement en vous le Dieu qui vous a 

faits ses temples. 

DE LA PRIÈRE ET DE L'OFFICE DIVIN 

3. Soyez assidus à la prière, aux heures et aux moments prescrits. Que personne ne 

fasse dans l'oratoire que ce pourquoi il a été construit et d'où il tire son nom; afin 

que si d'autres avaient le temps et la volonté d'y prier, même en dehors des heures 

ordinaires, ils n'en soient pas empêchés par ceux qui voudraient y faire quelque 

autre chose. Pendant les psaumes et les hymnes, lorsque vous priez Dieu, que votre 

coeur s'occupe de ce que profère votre bouche : ne chantez que ce que vous lisez 

devoir être chanté; ce qui n'est point marqué pour l'être, ne le chantez pas. 

DU JEUNE ET DU REPAS 

4. Domptez votre chair par les jeûnes et l'abstinence du boire et du manger, autant 

que votre santé le permet. Si quelqu'un ne peut jeûner, il ne doit rien prendre, 

cependant, entre l'heure de repas, à moins qu'il ne soit malade. Depuis le moment 



où vous vous mettez à table jusqu'à ce que vous en sortiez, écoutez sans bruit et 

sans dispute ce qu'on vous lit selon la coutume; votre corps ne doit pas seul prendre 

sa nourriture, votre esprit doit aussi avoir faim de la parole de Dieu. 

DE L'INDULGENCE ENVERS LES INFIRMES 

5. Si à table, on traite différemment ceux qui sont infirmes par suite d'anciennes 

habitudes, que cette indulgence ne paraisse ni odieuse ni injuste à ceux qu'une 

autre manière de vivre a rendus plus robustes. Qu'ils ne les estiment pas plus 

heureux s'ils prennent ce qu'eux-mêmes ne prennent pas; qu'ils se félicitent plutôt 

de pouvoir ce que leurs frères ne peuvent. Et si l'on accorde à ceux qui ont vécu 

plus délicatement avant d'entrer au monastère, en fait d'aliments, de vêtements et 

de couvertures, ce qui n'est point accordé aux autres qui sont plus forts et par 

conséquent plus heureux, ceux-ci doivent penser combien les premiers ont quitté 

de la vie qu'ils menaient dans le monde, quoiqu'ils ne soient point encore parvenus 

à l'austérité des autres qui sont d'une santé plus forte ; et tous ne doivent pas 

réclamer ce qu'on accorde à quelques-uns pour les soutenir et non pour les 

distinguer; de peur que, par un renversement détestable, les pauvres ne s'habituent 

à la délicatesse, dans un monastère où, selon leurs forces, les riches s'accoutument 

au travail. De même que les malades doivent prendre moins pour n'être pas 

accablés, les convalescents doivent être traités de manière à être au plus tôt 

rétablis, fussent-ils sortis de la dernière indigence : comme si la maladie venait de 

leur causer la faiblesse laissée aux riches par leurs habitudes premières. Mais après 

avoir réparé leurs forces, qu'ils reviennent à leur ancien genre de vie, plus heureux 

et d'autant plus convenable aux serviteurs de Dieu, qu'ils y éprouvent moins de 

besoins; que la sensualité ne les retienne pas, après leur rétablissement, à ce 

qu'avait exigé d'eux la faiblesse. Qu'on regarde comme plus riches ceux qui sont 



plus capables de soutenir une vie austère; mieux vaut avoir moins de besoins que 

de posséder davantage. 

DE L'EXTÉRIEUR 

6. Que votre extérieur n'ait rien de singulier; ne cherchez point à plaire par vos 

vêtements, mais par vos vertus. Quand vous sortez, marchez ensemble; quand vous 

êtes arrivés, demeurez ensemble. Que dans votre démarche, votre contenance, 

votre air et tous vos gestes il n'y ait rien qui blesse la vue de personne, mais que 

tout convienne à la sainteté de votre état. Si vos yeux se jettent sur quelque femme, 

qu'ils ne se fixent sur aucune; il ne vous est pas défendu, quand vous sortez, 

d'apercevoir des femmes, mais il est mal de les rechercher ou de vouloir en être 

recherchés. Par les regards aussi bien que par l'attachement et l'affection secrètes , 

l'amour impur provoque comme il est provoqué. Ne dites pas que vos âmes sont 

chastes lorsque vos regards ne le sont pas: un oeil sans pudeur annonce un coeur 

souillé. Quand des coeurs passionnés se parlent non-seulement de la langue, mais 

du seul regard; quand ils se plaisent dans une ardeur réciproque et charnelle, le 

corps peut (589) demeurer intact, mais l'âme a perdu sa chasteté. Celui qui fixe le 

regard sur une femme et qui provoque le sien, ne doit pas croire qu'alors il n'est vu 

de personne ; il est vu certainement et de ceux mêmes qu'il ne soupçonne pas. Mais 

fût-il dans l'ombre , et inaperçu d'aucun homme, oublie-t-il au-dessus de lui cet oeil 

vigilant à qui rien ne peut échapper? Peut-il croire qu'il ne voit point, parce que sa 

patience qui tolère est infinie comme sa sagesse qui découvre ? Qu'un homme 

consacré à Dieu craigne donc de lui déplaire, plutôt que de vouloir plaire 

criminellement à une femme. Qu'il se rappelle que Dieu voit tout, plutôt que de 

chercher à voir criminellement une femme. Ici particulièrement la crainte de Dieu 

nous est recommandée, car il est écrit: « Celui qui fixe ses regards est une 

abomination au Seigneur. » Quand donc vous êtes réunis à l'église et partout où 



sont des femmes, gardez mutuellement votre pudeur, car Dieu qui habite en vous 

vous préservera ainsi de vous-mêmes. 

CORRECTION FRATERNELLE 

7. Et si dans quelqu'un de vos frères vous remarquez ce regard immodeste dont je 

parle, avertissez-le de suite, afin que sa faute ne se prolonge point, mais qu'il s'en 

corrige au plus tôt. Si, après votre avis, et en quelque jour que ce soit, vous le 

voyez retomber, celui qui aura pu l'observer doit le découvrir comme un blessé 

qu'il faut guérir. Auparavant néanmoins, on doit le faire remarquer à un autre , et 

même à un troisième, afin qu'il puisse être convaincu par la déposition de deux ou 

trois témoins et retenu par une crainte salutaire. Mais ne croyez pas être 

malveillants en le faisant connaître; vous êtes coupables au contraire quand vous 

laissez périr par votre silence des frères que vous pouvez corriger en parlant. 

Si votre frère avait au corps une blessure qu'il voulût cacher dans la crainte qu'on 

n'y portât le fer, ne serait-ce pas cruauté de vous taire, et bonté de parler? Combien 

plus encore ne devez-vous pas le découvrir pour empêcher dans son coeur des 

ravages plus redoutables ! Toutefois si, après avoir été averti, il néglige de se 

corriger, on doit, avant de le faire comparaître devant ceux qui doivent le 

convaincre s'il nie , le signaler au supérieur, dans la crainte qu'une correction trop 

secrète ne lui permette de dissimuler devant les autres. S'il nie alors, appelez avec 

vous d'autres témoins, afin que devant tous il puisse non pas être accusé par un 

seul, mais être convaincu par deux ou trois. Convaincu, il subira pour son salut une 

pénitence imposée par le supérieur ou même par le prêtre qui en est chargé. S'il la 

refuse, encore que de lui-même il ne sorte pas, qu'il soit chassé du milieu de vous. 

Agir ainsi n'est pas cruauté, c'est charité ; c'est empêcher la contagion de se 

répandre et de faire de nombreuses victimes. Or ce que j'ai dit du regard 

immodeste, vous l'observerez, lorsqu'il s'agira de toute autre faute à découvrir, à 



empêcher, à révéler, à prouver et à punir, avec soin et fidélité , avec affection pour 

l'homme et haine contre le vice. Celui qui serait perverti au point de recevoir 

secrètement des lettres ou des présents d'une femme, qu'on lui pardonne et qu'on 

prie pour lui, s'il confesse Spontanément sa faute; mais s'il est surpris et convaincu, 

qu'il soit corrigé plus sévèrement parle prêtre ou le supérieur. 

N'AVOIR RIEN EN PROPRE 

8. Que vos vêtements soient en commun , gardés par un ou deux, ou autant d'entre 

vous qu'il sera besoin , pour les secouer et les préserver de la teigne; comme un 

même cellier vous donne la nourriture, qu'un même vestiaire conserve vos 

vêtements, s'il est possible. Ne vous inquiétez point aux diverses saisons de savoir 

quel vêtement on vous donne, si vous recevez celui que vous avez déposé ou celui 

qui a été porté par un autre , pourvu toutefois qu'on accorde à chacun ce qui lui est 

nécessaire. Mais si à ce sujet, il s'élève entre vous des disputes et des murmures, si 

l'un se plaint de recevoir moins qu'il n'avait porté et d'être mis au-dessous d'un 

autre frère mieux vêtu, jugez par là combien vous manquent les ornements 

intérieurs de la sainteté , puisque votre coeur dispute pour les vêtements du corps. 

Si cependant on tolère votre faiblesse au point de vous rendre ce que vous aviez 

quitté, déposez toutefois vos vêtements dans un même lieu et sous une garde 

commune. De même, que personne ne fasse rien pour soi ; en tout travaillez pour la 

communauté avec un zèle plus ardent et une joie plus vive , que si chacun 

travaillait pour soi. Il est écrit de la charité qu'elle ne cherche pas ses intérêts ; c'est 

qu'en effet sa nature est de préférer le bien public au bien propre et non le bien 

propre au bien public. Sachez donc que vous avez progressé d'autant plus que vous 

soignez mieux l'intérêt commun que le vôtre. Ayez soin qu'en tout ce qui sert à la 

nécessité qui passe prévale la charité qui demeuré; par conséquent lors même que 

quelqu'un apporte à ses enfants ou à d'autres personnes du monastère, avec qui il 



est uni de quelque manière, des vêtements ou d'autres objets nécessaires, on ne doit 

pas les recevoir en secret ; il faut que le supérieur puisse les mettre en commun et 

les distribuer à qui en a besoin ; et si quelqu'un cache ce qui lui a été donné, qu'il 

soit condamné comme coupable de larcin. 

BAINS ET AUTRES SOINS 

9. Vos vêtements seront lavés selon la volonté du supérieur, ou par vous ou par des 

foulons ; il ne faut pas que par une recherche excessive de la propreté extérieure, 

votre âme contracte des souillures intérieures. Qu'on ne refuse pas le bain à celui 

qu'y oblige l'exigence de la maladie. Mais sur l'avis du médecin qu'on l'accorde 

sans murmure, et même, si le malade le refuse, que par ordre du supérieur, il fasse 

ce qu'exige sa santé ; s'il venait à le demander sans qu'il lui fût utile, qu'on ne suive 

pas ses désirs, car ce qui fait plaisir, quelquefois on le croit salutaire, quoiqu'il soit 

nuisible. Quand un serviteur de Dieu dit qu'il souffre intérieurement, qu'on le croie 

sur parole; mais si l'on doute que ce qu'il demande puisse le guérir, on doit 

consulter le médecin. Qu'on n'aille pas au bain ni partout où il est nécessaire, moins 

de deux ou trois ensemble; et celui qui a besoin d'aller quelque part n'ira qu'avec 

ceux que le supérieur lui a donnés pour l'accompagner. Le soin des malades ou des 

convalescents ou même de ceux qui, sans fièvre, souffrent de quelque infirmité, 

doit être confié à quelqu'un, qui demandera au cellérier ce qu'il croira nécessaire à 

chacun. Ceux qui sont chargés du cellier, du vestiaire ou de la bibliothèque 

serviront tous les frères sans murmure. Il y aura chaque jour une heure fixée pour 

demander les livres . en dehors de cette heure on n'en donnera point. Pour les 

vêtements et les chaussures, qu'ils soient donnés sans délai à ceux qui en ont besoin 

par ceux qui en ont la garde. 

 



EXCUSE ET PARDON 

10. N'ayez point de disputes ou terminez-les au plus tôt; que la colère ne devienne 

pas de la haine, le simple fétu, une poutre énorme et l'âme homicide; car il est écrit 

. « Celui qui hait son frère est homicide. » Quiconque en outrageant, en maudissant 

ou même en imputant un crime, a blessé quelqu'un, doit s'empresser de réparer au 

plus tôt le mal qu'il a fait, et celui qui a été blessé pardonner sans discussion. S'ils 

se sont blessés mutuellement, mutuellement ils doivent se pardonner, comme vous 

y obligent ces prières que vous devez faire d'autant plus saintement que vous les 

répétez plus souvent. Mieux vaut celui qui souvent tenté de colère, s'empresse de 

demander pardon à celui qu'il reconnaît avoir offensé, que cet autre qui plus lent à 

se fâcher, est aussi plus lent à s'excuser. Celui qui ne veut point pardonner à son 

frère ne doit pas espérer d'être exaucé dans sa prière, et celui qui ne. veut jamais 

demander pardon ou qui ne le demande pas sincèrement, n'a aucune raison de 

demeurer dans le monastère, quoiqu'on ne l'en chasse pas. Evitez donc entre vous 

les paroles amères, et s'il en échappe à votre bouche, que votre bouche s'empresse 

de guérir la blessure qu'elle a faite. Quand, pour la correction des mœurs, la 

nécessité de la règle vous pousse à dire des paroles dures, eussiez-vous excédé 

dans le mode, on n'exige pas que vous demandiez pardon à ceux qui vous sont 

soumis, dans la crainte qu'en donnant trop à l'humilité, vous ne rompiez auprès 

d'eux le lien de l'autorité. Vous devez néanmoins demander pardon à votre commun 

Maître : il sait avec quelle tendresse vous chérissez ceux que vous avez repris trop 

sévèrement peut-être. L'amour parmi vous ne doit pas être charnel, mais spirituel. 

DE L'OBÉISSANCE AU SUPÉRIEUR 

11. Obéissez à votre supérieur comme à votre père, obéissez surtout au prêtre qui a 

soin de vous tous. Faire observer exactement tous ces points, ne rien laisser passer 

négligemment, mais pourvoir à l'amendement et à la correction, tel doit être le soin 



principal du supérieur, et dans les cas qui surpassent son pouvoir ou ses forces, il 

s'adressera au prêtre, dont l'autorité est plus grande parmi vous. Que celui qui est à 

votre tète ne mette pas son bonheur à dominer par l'autorité, mais à servir par la 

charité. Que les honneurs l'élèvent devant vous; mais que la crainte le tienne 

devant Dieu abaissé sous vos pieds; qu'il se montre envers tous un modèle de 

vertus'; qu'il corrige les indociles, console les pusillanimes, soutienne les infirmes, 

soit patient envers tous,; qu'il se soumette volontiers à la règle et la fasse observer 

avec crainte. L'un et l'autre est nécessaire; néanmoins, il cherchera plus à se faire 

aimer que craindre, toujours occupé de la pensée qu'il doit rendre à Dieu compte de 

chacun de vous. C'est pourquoi, en vous empressant de lui obéir, ayez pitié non-

seulement de vous mais de lui; car, plus il est élevé au milieu de vous, plus est 

grand le danger où il est exposé.  

OBSERVER LA RÈGLE ET LA LIRE SOUVENT 

12. Que le Seigneur vous accorde d'observer tous ces points, comme des hommes 

qui, remplis d'amour pour la beauté spirituelle, répandent, parla sainteté de leur vie, 

la bonne odeur de Jésus-Christ; non point comme des esclaves sous le joug de la 

loi, mais comme des hommes libres sous l'influence de la grâce. Or, afin que vous 

puissiez vous regarder dans ce petit livre comme dans un miroir, et que, par oubli, 

vous n'en négligiez rien, on vous le lira une fois par semaine. Quand vous vous 

trouverez fidèles à pratiquer ce qui est écrit, rendez grâces au Seigneur, le 

dispensateur de tous biens; quand, au contraire, vous observerez des manquements, 

gémissez du passé, prenez vos précautions pour l'avenir, demandez pardon de vos 

fautes et la grâce de ne plus succomber à la tentation. Ainsi soit-il. 

  

Traduction de M. l'abbé RAULX. 



  

  

 

 

 

 

 

 

 


